Inhalt

Vorworte
Wie es zu diesem Buch kam 6

Symbole sind schillernd

11 Mircheninterpretationen von Medhananda

Die wahre Braut 13
Der Trommler 33
Hiansel und Gretel 55
Schneewittchen 75
Der treue Johannes 97
Rumpelstilzchen 115
Der Geist im Glas 127
Der Rattenfidnger von Hameln 149
Der Herr Gevatter 153
Der Teufel und seine Grofimutter 165
Die drei Federn 175
Anhinge

Fur Erzieherinnen und Erzieher 185
Allgemeine Anmerkungen 191

Biographie von Medhananda 199



Band 1 enthélt die zehn folgenden Mércheninterpretationen:
Die Bremer Stadtmusikanten

Hans im Gliick
Frau Holle

Die Gansemagd

Die weille Schlange
Der Teufel mit den drei goldenen Haaren
Die goldene Gans
Der Konigssohn, der sich vor nichts fiirchtet

Frau Trude

Der goldene Vogel

Zur besseren Unterscheidung erscheinen im Layout drei verschiedene Schrift-
bilder:

Grof3e Schrift: Medhanandas Interpretationen

Kleine Schrift: der originale Grimms Mérchentext

Kursive Schrift: Fragen von Freunden, Schiilern und Besuchern

[1] Zahlen in eckigen Klammern verweisen auf Anmerkungen (jeweils am
Ende der entsprechenden Marcheninterpretation).

In den Allgemeinen Anmerkungen (ganz hinten im Buch) findet der Leser

weitere Erlduterungen zu hiufig vorkommenden, ihm vielleicht unbekannten
Namen oder Begriffen.



Der Baum ist ein Bild fiir uns selbst:

Sein Stamm — ein Symbol fiir unser Ich,

seine vielen Wurzeln und seine verschiedenen Kroneniste —

ein Bild fiir unsere unter- und tiberbewussten Wesensteile.

Im Stamm fiihlen wir uns als von allen anderen Baumen getrennt,

in Wurzeln und Kronen jedoch sind wir mit allen anderen verbunden.
Deshalb wirkt sich das ,Arbeiten® in unseren Bewusstseinstiefen

und Bewusstseinshohen auf das Bewusstsein aller anderen Wesen aus,
ja, es hat Einfluss auf die ganze Erde.

Dazu wollen die Mércheninterpretationen von Medhananda beitragen.



Wie es zu diesem Buch kam

Angeregt durch Fragen von Freunden und Suchenden hat Medhananda
verschiedene Mythen, Legenden, Symbolbilder und Méarchen — so auch
die Mérchen der Briider Grimm — interpretiert (manchmal in englischer,
deutscher oder auch franzdsischer Sprache). Seine spontanen AuBerun-
gen im kleinen oder groferen Gespriachskreis im Garten der Sri Au-
robindo Bibliothek in Pondicherry (Siidindien), spéter im Mangogarten
des von ihm und Yvonne Artaud gegriindeten Identity Research Instituts
in Reddiarpalayam (bei Pondicherry) wurden zwischen 1971 und 1990
von Freunden zum Teil als Notizen festgehalten oder auf Tonbandkas-
setten aufgenommen.

Das aus dieser Zeit noch erhaltene Material von Interpretationen der
Grimms Marchen konnte nun fiir eine erste, deutsche Herausgabe ge-
sammelt, zusammengestellt und bearbeitet werden.

Oftmals interpretierte Medhananda ein Mérchen im Zusammenhang
mit anderen Themen; es handelte sich z.B. um: Symbole des alten Agyp-
ten, germanische oder indische Mythologie, Symbole aus der Steinzeit,
keltische Tiersymbole, das Thomasevangelium, den integralen Yoga Sri
Aurobindos, Gnosis (im Sinne von innerem Wissen, von Weisheit)...
Medhananda stellte immer wieder Beziige und Verbindungen zwischen
diesen scheinbar so verschiedenen Gebieten her, die iiberraschten und
bereicherten.

Der Leser erhilt in diesem Buch vor allem viele Hinweise zur dgypti-
schen Symbolwelt, denn — so Medhananda — viele Marchenmotive haben
ihre Wurzeln in dieser alten Hochkultur. Die dgyptischen Bilder wurden
bisher meist nur mythologisch, historisch, religios, kaum aber psycho-
logisch — als Ausdruck von Selbsterfahrung, von innerem Wissen, von
Gnosis — betrachtet. Diesen Bereich versucht Medhananda in den alten
Uberlieferungen, den Mirchen, Mythen, Sagen und Bildern zu erhellen,
—und seine Interpretationen fithren uns zu ganz neuen Einsichten.

Aus dem Wunsch heraus, Medhanandas Marchen-Erlduterungen einem
groBeren Kreis von Interessierten und Suchenden zugénglich zu ma-
chen, entstand dieses Buch.

Die Herausgeber Rosemarie und Christoph Graf



Symbole sind schillernd

Der Schliissel, der uns das Geheimnis eines Méarchens 6ffnet, liegt in der
Erkenntnis, dass wir alles, was darin erzéhlt wird, als ein Symbol sehen.
Die Begebenheiten und Figuren sind psychologisch zu verstehen.

Nicht immer jedoch finden wir in einem Symbol-Bild, von dem einmal
in diesem, dann in einem anderen Méarchen erzédhlt wird, die gleiche
psychologische Aussage: So kann z.B. das ,Kleid® einmal die seelische
Ausstrahlung, den ,Seelenkdrper® bedeuten (wie im Mérchen Die wahre
Braut), ein anderes Mal aber auf eine verduBerlichte, nur auf Dinge
ausgerichtete Lebensweise hindeuten (wie im Marchen Der Trommler).

Deshalb ist es wichtig, ein Symbol-Bild im Zusammenhang mit dem
ganzen Mircheninhalt zu betrachten. Immer wieder muss nach der
psychologischen Bedeutung, nach dem inneren, seelischen Geschehen
gefragt werden. Verborgen hinter den Symbolen stehen ja Erfahrungen,
mystische Erlebnisse, Bewusstseinsverdnderungen und Reifeprozesse.
Fiir denjenigen, welcher diese selbst schon ,erfahren® hat, ist es leicht, sie
in den Marchensymbolen wiederzuerkennen.

Nun treffen wir auch das Umgekehrte an, dass ndmlich zwei verschiedene
Mairchen-Bilder die gleiche psychologische Kraft darstellen; so z.B. die
,Alte und das ,Médchen‘ im Méarchen Der Trommler: Trotz ihrer schein-
bar entgegengesetzten Rollen ldsst sich in beiden jene Kraft erkennen,
die den inneren Fortschritt, die Umwandlung, die Reife im Trommler
bewirken will.

Da muss man verstehen, dass bei den alten Germanen die Matrone, die
,groBBe Mutter*, in dreierlei Gestalt — als Mddchen, Mutter und Alte — ver-
ehrt wurde, und deshalb die ,Alte‘ und auch das ,Madchen® verschiedene
Aspekte derselben Kraft darstellen knnen.



Symbole sind schillernd

Manch einer mag sich nun wundern, dass Medhananda das ,Méadchen’
einmal als einen Aspekt der groffen Mutter interpretiert, in einem andern
Miarchen als Seele. [1] Doch was wir Seele nennen, ist ja eine Kraft der
groflen Mutter, der kosmischen Bewusstseinskraft —und diese wiederum
ist Seele aller Wesen: Eines ist im andern enthalten.

Im alten Agypten finden wir im Grab von Nefertari den (in Hieroglyphen
ausgedriickten) Satz: ,,Osiris ruht in Re, und Re ruht in Osiris®. [2]

Diese Aussage ldsst sich ebenso auf das berithmte chinesische
Symbol T’ai Chi tlibertragen: Yang ruht in Yin, und Yin ruht in
Yang. Beide sind jeweils im anderen enthalten.

Jean Gebser schreibt dazu in Ursprung und Gegenwart [3]: ,,Es (das T’ai
Chi) ist ein Prototyp des Symbols, denn es bringt die polaren dunklen
und hellen Krifte, das Yin und das Yang, als einander ergénzend zum
Ausdruck. Das echte Symbol ist ja stets eine Zusammenballung zweier
sich ergénzender Pole: es ist also immer zweiwertig (ambivalent), damit
aber auch immer zweideutig (ja selbst vieldeutig) und zwar in dem
Moment, da wir nur einen der Werte oder Pole ins Auge fassen... Diese
Zweideutigkeit kam in den Orakelantworten der delphischen Pythia zum
Ausdruck, so wie sie in allen betont psychischen AuBerungen latent
vorhanden ist...

Und selbst das T’ai Chi bringt diese Zweideutigkeit zum Ausdruck:
jede ,Halfte* des Symbols birgt in sich auch den anderen Pol, ndmlich
die dunkle den hellen Punkt, die helle den dunklen Punkt. Mit andern
Worten: Dunkel und Helligkeit ergdnzen sich nicht nur, sondern jedes
enthélt fiir sich betrachtet auch das andere. Erst dann, wenn wir nicht
mehr von den Polen ausgehen, sondern von der Ergénztheit, die sie
zusammengenommen darstellen, oder wenn wir in jedem Pol zugleich
auch seines entsprechenden anderen Poles gegenwiértig sind, erschlief3t
sich uns das echte Symbol und damit die Seele als das Sich-Ergdnzende.*

An anderer Stelle weist Jean Gebser darauf hin, dass es Worter gibt, die
in der heutigen Zeit scheinbare Gegensétze ausdriicken, wie z.B. Hohle



Symbole sind schillernd

und Helle, die aber aus dem gleichen Urwort kommen, aus einer Zeit also,
in der die Gegensétze noch als polare Ergdnzungen, ja als eine Einheit
gesehen wurden. Die Worte tun und tot — fiir uns sind es Gegensitze —
lassen sich auf dasselbe Urwort dad zuriickfiihren. [4]

In diese Welt der Ergédnzungen, die flir unser analytisches Denken eher
fremd ist, fithren uns die Mérchensymbole. Und Medhananda hilft uns,
sie — und damit unsere eigenen seelischen Ergdnzungen, unsere kom-
plementéren Kréfte — aufzuspiiren, sie zu erkennen, sie wahrzunehmen.
Dabei erinnert er uns immer wieder an das, was in dem einfachen aber so
tiefsinnigen Mahavakia, einem ,groflen Wort* aus der indischen Weisheit,
ausgedriickt wird: ,Tat twam asi‘: Das bist du.

Anmerkungen
! siehe dazu die Interpretationen der Mirchen Die wahre Braut und Der
Trommler.

2 Erich Hornung, Tal der Kénige S. 184f. und Medhananda, Die Kénigliche Elle,
S. 123

3 Jean Gebser, Ursprung und Gegenwart 1. Teil, sechstes Kapitel, ,,Zur Ge-
schichte der Phanomene Seele und Geist*, dort: 5. Das Symbol der Seele.

4 Jean Gebser, Ursprung und Gegenwart 1. Teil, viertes Kapitel, ,,Zusammen-
fassende Zwischenbetrachtung: Die Mutationen als ganzheitliches Phéno-
men®, dort: 2. Exkurs iiber die Einheit der Urworter.



Kann der Mensch existieren, ohne sich Mérchen zu erzidhlen?
Der moderne Mensch glaubt, mit seinem klugen Verstand,
seiner Ratio, alle Probleme 16sen zu konnen.

Doch das ist nur ein Mérchen, das er sich selbst erzéhlt.

Und weil es ihm gefillt, ist er iberzeugt,

keine anderen Mérchen notig zu haben.

Ein wenig Tiefenpsychologie oder Selbstwahrnehmung
konnte ihn jedoch lehren, dass seine Marchen

— er nennt sie seine intellektuelle Erziehung,

seine wissenschaftlichen Methoden,

seine kulturellen Errungenschaften —

ihn mit einer sehr diinnen, schmalen Rettungsplanke ausriisten,
mit der er auf einem Ozean tief unwissender, unbewusster
und unterbewusster Kréifte schwimmt,

die beim nichsten Sturm vielleicht in Stiicke gehen konnte. ..

Medhananda
aus Archetypen der Befreiung



11 Marcheninterpretationen

von Medhananda



Die wahre Braut

Es war einmal ein Madchen, das war jung und schon ...

Die alten Germanen kannten sieben Seelen im Menschen, und eine davon
war das ,Médchen‘. Viele Méirchen erzdhlen von einem ,Midchen‘, und
jedes Mal sind auch wir — eine Seelenkraft in uns — damit gemeint.

Uberall im Rheinland wurden friiher die Matronen, die geheimnisvol-
len Miitter angebetet. Man fand zahlreiche Matronensteine, auf denen
sie in ihrer Dreigestalt, als ,Médchen’, ,Frau® und ,alte Frau‘ (die drei
Lebensphasen der Frau) dargestellt wurden. [1] Es sind Bilder fiir kos-
mische Krifte, die sich auch in unserer seelischen Struktur spiegeln:
das ,Méddchen’, die Jungfrau, reprasentiert seelische Empfénglichkeit,
Offenheit, Lernbereitschaft. Die ,Frau‘ ist ein Bild fiir Miitterlichkeit,
Giite, Fiirsorge, fiir liebendes Wirken und Schaffen in der Welt. Und
die alte Frau symbolisiert Weisheit (Hagia Sophia) [2], Wissen (Gnosis),
hoheres Bewusstsein, Seligkeit. Auch von ihr — der alten Frau — werden
wir im Mirchen noch horen. Doch vorerst zuriick zum ,Méadchen‘:

... aber seine Mutter war ihm friih gestorben ...

Diese Situation kommt in den Mérchen immer wieder vor und bedeutet
einen Entwicklungsabschnitt, einen Wandel auf dem Weg der Seele.

... und die Stiefmutter tat ihm alles erdenkliche Herzeleid an.

Die Stiefmutter ist ein Aspekt der Natur, die der wachsenden Seele hier
scheinbar feindlich gegeniiber steht. Doch, wie heif3it es schon bei Goethe:
,»Ich bin ein Teil von jener Kraft, die stets das Bose will und doch das
Gute schafft®. Sie symbolisiert eine Kraft, die uns voran bringen will
auf unserem Reifungsweg. Wir finden sie in vielen Méarchen, auch im

13



Die wahre Braut

griechischen Mythos von Herakles [3]. Hera, die wahre seelische Mutter
des Herakles, tritt zwar immer als sein Schutzengel auf, und der Name
Herakles bedeutet ja auch ,Ruhm der Hera‘, dennoch ist sie nicht eine
Mutter, die ihrem Kind alle moglichen Schwierigkeiten und Hindernisse
ersparen will, sondern die ihm sozusagen Schwierigkeiten auferlegt,
damit es auf dem Weg der Entwicklung nicht stehen bleibt. Und so wie
Herakles und alle groen Helden der Vergangenheit muss auch das
Maidchen eine schwere Arbeit verrichten. Doch mit Hilfe dieser Arbeit,
mit Hilfe dieser Schwierigkeit, dieser Disziplin wéchst es. Indem es den
Auftrag erfiillt, kann es Fortschritte machen und reifen.

Wenn sie ihm eine Arbeit auftrug, sie mochte noch so schwer sein, so ging
es unverdrossen daran und tat, was in seinen Kriften stand.

Das ist es, was wir tun kdnnen: immer an die Arbeit gehen und vollbrin-
gen, was in unseren Kriften steht, selbst wenn die Arbeit noch so uniiber-
windbar schwer erscheint. Die innere Haltung ist dabei entscheidend, auf
unseren Willen, auf unsere Aspiration kommt es an.

Aber es konnte damit das Herz der bésen Frau nicht rithren, immer war
sie unzufrieden, immer war es nicht genug. Je fleiliger es arbeitete, desto
mehr ward ihm aufgelegt, und sie hatte keinen anderen Gedanken, als wie
sie ihm eine immer grofere Last aufbiirden und das Leben recht sauer
machen wollte.

Jeder Mensch wird diese Situation wahrscheinlich immer wieder durch-
machen; er empfindet die Arbeit, die ihm auferlegt wird, als eine Last,
die immer groBer wird und ihm das Leben ,sauer® macht. Dennoch ist
die Stiefmutter, die all diese Arbeiten auftragt, ein Aspekt der groBen
Mutter, die uns in unserer Transformation voran bringen will. In Indien
wird diese Kraft der schnellen Umwandlung Kali genannt. [4]

Eines Tages sagte sie zu ihm: ,,Da hast du zwdlf Pfund Federn, die sollst du

abschleifien, und wenn du nicht heute Abend damit fertig bist, so wartet eine
Tracht Schlége auf dich. Meinst du, du kdnntest den ganzen Tag faulenzen?*

14



Die wahre Braut

Das arme Midchen setzte sich zu der Arbeit nieder, aber die Trédnen flossen
ihm dabei iiber die Wangen herab, denn es sah wohl, dass es unmoglich war,
mit der Arbeit in einem Tag zu Ende zu kommen. Wenn es ein Haufchen
Federn vor sich liegen hatte und es seufzte oder schlug in seiner Angst die
Hénde zusammen, so stoben sie auseinander, und es musste sie wieder
auflesen und von Neuem anfangen. Da stiitzte es einmal die Ellbogen auf
den Tisch, legte sein Gesicht in beide Hande und rief: ,,Ist denn niemand auf
Gottes Erdboden, der sich meiner erbarmt?“

Hier kommt der Ruf. Die Seele erinnert sich dunkel an ihre inneren
Dimensionen und ruft Krifte ihrer selbst zu Hilfe — Seelenkrifte, die
sich bis jetzt noch nicht manifestiert haben, oder die im Bewusstsein noch
nicht aufgetaucht sind.

Indem horte es eine sanfte Stimme, die sprach: ,,Troste dich, mein Kind,
ich bin gekommen, dir zu helfen.“ Das Médchen blickte auf, eine alte Frau
stand neben ihm.

Die alte Frau, die auch in vielen anderen Méarchen erscheint (z.B. als Fee
oder Miitterchen), hilft nun der Seele. Wir sprachen am Anfang von den
Matronensteinen im Rheinland, auf denen die ,groe Mutter® in ihrer
Dreigestalt als Mddchen, Frau und Grofs-Mutter abgebildet ist. Es gibt ein
beriithmtes Bild von Leonardo da Vinci mit dem bedeutsamen Namen Anna
Selbdritt [5], das ganz Ahnliches ausdriickt: Da sitzt die heilige Anna, die
Mutter von Maria, selig lichelnd. Maria, die Frau, sitzt auf ihrem Schof3
und neben ihr, sie liebevoll anldchelnd, steht das Kind — ein Lamm haltend,
das Opferlamm, ein Symbol fiir unseren Korper. Es werden hier Aspekte
unseres Seins, unserer seelischen Welt, personifiziert dargestellt, um uns
zu helfen, sie besser kennen zu lernen und sie rufen zu konnen. Die alte
Frau, ein hoheres Bewusstsein, wird also aktiv, um dem Méadchen zu helfen.

Sie fasste das Médchen freundlich an der Hand und sprach: ,,Vertraue mir
nur an, was dich driickt.” Da sie so herzlich sprach, so erzéhlte ihr das Mad-
chen von seinem traurigen Leben, dass ihm eine Last auf die andere gelegt
wiirde und es mit den aufgegebenen Arbeiten nicht mehr zu Ende kommen

15



Die wahre Braut

konnte. ,,Wenn ich mit diesen Federn heute abend nicht fertig bin, so schlagt
mich die Stiefmutter; sie hat mir’s angedroht, und ich weiB, sie halt Wort.*

Die Federn sind natiirlich auch ein Symbol. Sie sind wie Strahlen, wie
Antennen, mit denen die Schwingungen der Freude, Liebe, Schonheit,
Wahrheit, Seligkeit empfangen und aufgenommen werden kénnen. Mit
Hilfe dieser Feder-Antennen treten wir quasi in Resonanz mit den grof3en
Energien des Weltalls. Bei allen alten Volkern, auch bei den Indianern,
spielte das Federkleid eine grofe Rolle, vor allem in kultischen Hand-
lungen. Seit alter Zeit stellte sich der Mensch den Seelenkdrper, den
sogenannten ,corps glorieux® [6] als einen Korper mit Federn vor. Im
alten Agypten wurde die Seele (das BA) als Vogel mit menschlichem
Kopf dargestellt, bei den alten Ertruskern waren es dann vollsténdige
Menschenkorper mit Fliigeln. In der Bibel wird erzéhlt, dass Prophet
Jesaja in einer Vision die Engel als Wesen mit Menschenkopf und drei
Fliigelpaaren sah. Federn sind also ein uraltes Symbol, ein Bild auch fiir
die Dauer und Besténdigkeit unseres seelischen Wesens (eine Feder iiber-
dauert den physischen Korper), ein Symbol fiir spirituelle Leichtigkeit,
fiir die Fahigkeit, sich in hohere ,Gefilde’, in hohere Bewusstseinsebenen
zu erheben. Und das ist es, woran das Médchen jetzt arbeiten muss. [7]
Doch dieser Auftrag scheint viel zu schwer und nicht erfiillbar zu sein.

Thre Tranen fingen wieder an zu flieBen, aber die gute Alte sprach: ,,Sei
unbesorgt, mein Kind, ruhe dich aus, ich will derweil deine Arbeit verrich-
ten. Das Madchen legte sich auf sein Bett und schlief bald ein. Die Alte
setzte sich an den Tisch mit den Federn, hu! wie flogen sie von den Kielen
ab, die sie mit ihren diirren Hinden kaum beriihrte. Bald war sie mit den
zwolf Pfund fertig. Als das Médchen erwachte, lagen grof3e schneeweifle
Haufen aufgetiirmt, und alles war im Zimmer reinlich aufgerdumt, aber die
Alte war verschwunden.

Es wird in den Mérchen immer wieder darauf hingewiesen, dass ein
grofBer Teil der seelischen Arbeit, der seelischen Entwicklung, im Schlaf
stattfindet, auf der ,anderen Seite‘, in der Traumwelt. Die Mérchen
kommen alle aus dieser Traumwelt zu uns.

16



