
Inhalt

Vorworte 
Wie es zu diesem Buch kam� 6
Symbole sind schillernd� 7

11 Märcheninterpretationen von Medhananda
Die wahre Braut� 13
Der Trommler � 33
Hänsel und Gretel� 55
Schneewittchen� 75
Der treue Johannes� 97
Rumpelstilzchen� 115
Der Geist im Glas� 127
Der Rattenfänger von Hameln� 149
Der Herr Gevatter� 153
Der Teufel und seine Großmutter � 165
Die drei Federn � 175

Anhänge
Für Erzieherinnen und Erzieher� 185
Allgemeine Anmerkungen � 191
Biographie von Medhananda� 199



Band 1 enthält die zehn folgenden Märcheninterpretationen:

Die Bremer Stadtmusikanten

Hans im Glück

Frau Holle

Die Gänsemagd

Die weiße Schlange

Der Teufel mit den drei goldenen Haaren

Die goldene Gans

Der Königssohn, der sich vor nichts fürchtet

Frau Trude

Der goldene Vogel

Zur besseren Unterscheidung erscheinen im Layout drei verschiedene Schrift-
bilder: 

Große Schrift: Medhanandas Interpretationen 

Kleine Schrift: der originale Grimms Märchentext 

Kursive Schrift: Fragen von Freunden, Schülern und Besuchern 

[1] Zahlen in eckigen Klammern verweisen auf Anmerkungen (jeweils am 
Ende der entsprechenden Märcheninterpretation).
In den Allgemeinen Anmerkungen (ganz hinten im Buch) findet der Leser 
weitere Erläuterungen zu häufig vorkommenden, ihm vielleicht unbekannten 
Namen oder Begriffen.



Der Baum ist ein Bild für uns selbst:
Sein Stamm – ein Symbol für unser Ich,
seine vielen Wurzeln und seine verschiedenen Kronenäste – 
ein Bild für unsere unter- und überbewussten Wesensteile.
Im Stamm fühlen wir uns als von allen anderen Bäumen getrennt,
in Wurzeln und Kronen jedoch sind wir mit allen anderen verbunden.
Deshalb wirkt sich das ‚Arbeiten‘ in unseren Bewusstseinstiefen 
und Bewusstseinshöhen auf das Bewusstsein aller anderen Wesen aus, 
ja, es hat Einfluss auf die ganze Erde. 
Dazu wollen die Märcheninterpretationen von Medhananda beitragen.



6 7 

Wie es zu diesem Buch kam
Angeregt durch Fragen von Freunden und Suchenden hat Medhananda 
verschiedene Mythen, Legenden, Symbolbilder und Märchen – so auch 
die Märchen der Brüder Grimm – interpretiert (manchmal in englischer, 
deutscher oder auch französischer Sprache). Seine spontanen Äußerun-
gen im kleinen oder größeren Gesprächskreis im Garten der Sri Au-
robindo Bibliothek in Pondicherry (Südindien), später im Mangogarten 
des von ihm und Yvonne Artaud gegründeten Identity Research Instituts 
in Reddiarpalayam (bei Pondicherry) wurden zwischen 1971 und 1990 
von Freunden zum Teil als Notizen festgehalten oder auf Tonbandkas-
setten aufgenommen. 
Das aus dieser Zeit noch erhaltene Material von Interpretationen der 
Grimms Märchen konnte nun für eine erste, deutsche Herausgabe ge-
sammelt, zusammengestellt und bearbeitet werden.
Oftmals interpretierte Medhananda ein Märchen im Zusammenhang 
mit anderen Themen; es handelte sich z.B. um: Symbole des alten Ägyp-
ten, germanische oder indische Mythologie, Symbole aus der Steinzeit, 
keltische Tiersymbole, das Thomasevangelium, den integralen Yoga Sri 
Aurobindos, Gnosis (im Sinne von innerem Wissen, von Weisheit)... 
Medhananda stellte immer wieder Bezüge und Verbindungen zwischen 
diesen scheinbar so verschiedenen Gebieten her, die überraschten und 
bereicherten.
Der Leser erhält in diesem Buch vor allem viele Hinweise zur ägypti-
schen Symbolwelt, denn – so Medhananda – viele Märchenmotive haben 
ihre Wurzeln in dieser alten Hochkultur. Die ägyptischen Bilder wurden 
bisher meist nur mythologisch, historisch, religiös, kaum aber psycho-
logisch – als Ausdruck von Selbsterfahrung, von innerem Wissen, von 
Gnosis – betrachtet. Diesen Bereich versucht Medhananda in den alten 
Überlieferungen, den Märchen, Mythen, Sagen und Bildern zu erhellen, 
– und seine Interpretationen führen uns zu ganz neuen Einsichten. 
Aus dem Wunsch heraus, Medhanandas Märchen-Erläuterungen einem 
größeren Kreis von Interessierten und Suchenden zugänglich zu ma-
chen, entstand dieses Buch.

Die Herausgeber Rosemarie und Christoph Graf



6 7 

Symbole sind schillernd
 
Der Schlüssel, der uns das Geheimnis eines Märchens öffnet, liegt in der 
Erkenntnis, dass wir alles, was darin erzählt wird, als ein Symbol sehen. 
Die Begebenheiten und Figuren sind psychologisch zu verstehen.

Nicht immer jedoch finden wir in einem Symbol-Bild, von dem einmal 
in diesem, dann in einem anderen Märchen erzählt wird, die gleiche 
psychologische Aussage: So kann z.B. das ‚Kleid‘ einmal die seelische 
Ausstrahlung, den ‚Seelenkörper‘ bedeuten (wie im Märchen Die wahre 
Braut), ein anderes Mal aber auf eine veräußerlichte, nur auf Dinge 
ausgerichtete Lebensweise hindeuten (wie im Märchen Der Trommler). 

Deshalb ist es wichtig, ein Symbol-Bild im Zusammenhang mit dem 
ganzen Märcheninhalt zu betrachten. Immer wieder muss nach der 
psychologischen Bedeutung, nach dem inneren, seelischen Geschehen 
gefragt werden. Verborgen hinter den Symbolen stehen ja Erfahrungen, 
mystische Erlebnisse, Bewusstseinsveränderungen und Reifeprozesse.
Für denjenigen, welcher diese selbst schon ‚erfahren‘ hat, ist es leicht, sie 
in den Märchensymbolen wiederzuerkennen.

Nun treffen wir auch das Umgekehrte an, dass nämlich zwei verschiedene 
Märchen-Bilder die gleiche psychologische Kraft darstellen; so z.B. die 
‚Alte‘ und das ‚Mädchen‘ im Märchen Der Trommler: Trotz ihrer schein-
bar entgegengesetzten Rollen lässt sich in beiden jene Kraft erkennen, 
die den inneren Fortschritt, die Umwandlung, die Reife im Trommler 
bewirken will. 
Da muss man verstehen, dass bei den alten Germanen die Matrone, die 
‚große Mutter‘, in dreierlei Gestalt – als Mädchen, Mutter und Alte – ver-
ehrt wurde, und deshalb die ‚Alte‘ und auch das ‚Mädchen‘ verschiedene 
Aspekte derselben Kraft darstellen können. 



8 9 

Symbole sind schillernd

Manch einer mag sich nun wundern, dass Medhananda das ‚Mädchen‘ 
einmal als einen Aspekt der großen Mutter interpretiert, in einem andern 
Märchen als Seele. [1] Doch was wir Seele nennen, ist ja eine Kraft der 
großen Mutter, der kosmischen Bewusstseinskraft – und diese wiederum 
ist Seele aller Wesen: Eines ist im andern enthalten.

Im alten Ägypten finden wir im Grab von Nefertari den (in Hieroglyphen 
ausgedrückten) Satz: „Osiris ruht in Re, und Re ruht in Osiris“. [2]

Diese Aussage lässt sich ebenso auf das berühmte chinesische 
Symbol T’ai Chi übertragen: Yang ruht in Yin, und Yin ruht in 
Yang. Beide sind jeweils im anderen enthalten.

Jean Gebser schreibt dazu in Ursprung und Gegenwart [3]: „Es (das T’ai 
Chi) ist ein Prototyp des Symbols, denn es bringt die polaren dunklen 
und hellen Kräfte, das Yin und das Yang, als einander ergänzend zum 
Ausdruck. Das echte Symbol ist ja stets eine Zusammenballung zweier 
sich ergänzender Pole: es ist also immer zweiwertig (ambivalent), damit 
aber auch immer zweideutig (ja selbst vieldeutig) und zwar in dem 
Moment, da wir nur einen der Werte oder Pole ins Auge fassen… Diese 
Zweideutigkeit kam in den Orakelantworten der delphischen Pythia zum 
Ausdruck, so wie sie in allen betont psychischen Äußerungen latent 
vorhanden ist… 
Und selbst das T’ai Chi bringt diese Zweideutigkeit zum Ausdruck: 
jede ‚Hälfte‘ des Symbols birgt in sich auch den anderen Pol, nämlich 
die dunkle den hellen Punkt, die helle den dunklen Punkt. Mit andern 
Worten: Dunkel und Helligkeit ergänzen sich nicht nur, sondern jedes 
enthält für sich betrachtet auch das andere. Erst dann, wenn wir nicht 
mehr von den Polen ausgehen, sondern von der Ergänztheit, die sie 
zusammengenommen darstellen, oder wenn wir in jedem Pol zugleich 
auch seines entsprechenden anderen Poles gegenwärtig sind, erschließt 
sich uns das echte Symbol und damit die Seele als das Sich-Ergänzende.“ 

An anderer Stelle weist Jean Gebser darauf hin, dass es Wörter gibt, die 
in der heutigen Zeit scheinbare Gegensätze ausdrücken, wie z.B. Höhle 



8 9 

Symbole sind schillernd

und Helle, die aber aus dem gleichen Urwort kommen, aus einer Zeit also, 
in der die Gegensätze noch als polare Ergänzungen, ja als eine Einheit 
gesehen wurden. Die Worte tun und tot – für uns sind es Gegensätze – 
lassen sich auf dasselbe Urwort dad zurückführen. [4] 

In diese Welt der Ergänzungen, die für unser analytisches Denken eher 
fremd ist, führen uns die Märchensymbole. Und Medhananda hilft uns, 
sie – und damit unsere eigenen seelischen Ergänzungen, unsere kom-
plementären Kräfte – aufzuspüren, sie zu erkennen, sie wahrzunehmen. 
Dabei erinnert er uns immer wieder an das, was in dem einfachen aber so 
tiefsinnigen Mahavakia, einem ‚großen Wort‘ aus der indischen Weisheit, 
ausgedrückt wird: ‚Tat twam asi‘: Das bist du.

Anmerkungen
1	 siehe dazu die Interpretationen der Märchen Die wahre Braut und Der 

Trommler.

2 	Erich Hornung, Tal der Könige S. 184f. und Medhananda, Die Königliche Elle, 
S. 123

3 	Jean Gebser, Ursprung und Gegenwart 1. Teil, sechstes Kapitel, „Zur Ge-
schichte der Phänomene Seele und Geist“, dort: 5. Das Symbol der Seele.

4 	Jean Gebser, Ursprung und Gegenwart 1. Teil, viertes Kapitel, „Zusammen-
fassende Zwischenbetrachtung: Die Mutationen als ganzheitliches Phäno-
men“, dort: 2. Exkurs über die Einheit der Urwörter.



 

Kann der Mensch existieren, ohne sich Märchen zu erzählen?
Der moderne Mensch glaubt, mit seinem klugen Verstand, 
seiner Ratio, alle Probleme lösen zu können. 
Doch das ist nur ein Märchen, das er sich selbst erzählt. 
Und weil es ihm gefällt, ist er überzeugt, 
keine anderen Märchen nötig zu haben.
Ein wenig Tiefenpsychologie oder Selbstwahrnehmung 
könnte ihn jedoch lehren, dass seine Märchen 
– er nennt sie seine intellektuelle Erziehung, 
seine wissenschaftlichen Methoden, 
seine kulturellen Errungenschaften –
ihn mit einer sehr dünnen, schmalen Rettungsplanke ausrüsten, 
mit der er auf einem Ozean tief unwissender, unbewusster 
und unterbewusster Kräfte schwimmt, 
die beim nächsten Sturm vielleicht in Stücke gehen könnte…

Medhananda
aus Archetypen der Befreiung



11 Märcheninterpretationen
von Medhananda



13 

Die wahre Braut
 
Es war einmal ein Mädchen, das war jung und schön …

Die alten Germanen kannten sieben Seelen im Menschen, und eine davon 
war das ‚Mädchen‘. Viele Märchen erzählen von einem ‚Mädchen‘, und 
jedes Mal sind auch wir – eine Seelenkraft in uns – damit gemeint. 

Überall im Rheinland wurden früher die Matronen, die geheimnisvol-
len Mütter angebetet. Man fand zahlreiche Matronensteine, auf denen 
sie in ihrer Dreigestalt, als ‚Mädchen‘, ‚Frau‘ und ‚alte Frau‘ (die drei 
Lebensphasen der Frau) dargestellt wurden. [1] Es sind Bilder für kos-
mische Kräfte, die sich auch in unserer seelischen Struktur spiegeln: 
das ‚Mädchen‘, die Jungfrau, repräsentiert seelische Empfänglichkeit, 
Offenheit, Lernbereitschaft. Die ‚Frau‘ ist ein Bild für Mütterlichkeit, 
Güte, Fürsorge, für liebendes Wirken und Schaffen in der Welt. Und 
die alte Frau symbolisiert Weisheit (Hagia Sophia) [2], Wissen (Gnosis), 
höheres Bewusstsein, Seligkeit. Auch von ihr – der alten Frau – werden 
wir im Märchen noch hören. Doch vorerst zurück zum ‚Mädchen‘:

… aber seine Mutter war ihm früh gestorben …

Diese Situation kommt in den Märchen immer wieder vor und bedeutet 
einen Entwicklungsabschnitt, einen Wandel auf dem Weg der Seele.

… und die Stiefmutter tat ihm alles erdenkliche Herzeleid an.

Die Stiefmutter ist ein Aspekt der Natur, die der wachsenden Seele hier 
scheinbar feindlich gegenüber steht. Doch, wie heißt es schon bei Goethe: 
„Ich bin ein Teil von jener Kraft, die stets das Böse will und doch das 
Gute schafft“. Sie symbolisiert eine Kraft, die uns voran bringen will 
auf unserem Reifungsweg. Wir finden sie in vielen Märchen, auch im 



14 15 

Die wahre Braut

griechischen Mythos von Herakles [3]. Hera, die wahre seelische Mutter 
des Herakles, tritt zwar immer als sein Schutzengel auf, und der Name 
Herakles bedeutet ja auch ‚Ruhm der Hera‘, dennoch ist sie nicht eine 
Mutter, die ihrem Kind alle möglichen Schwierigkeiten und Hindernisse 
ersparen will, sondern die ihm sozusagen Schwierigkeiten auferlegt, 
damit es auf dem Weg der Entwicklung nicht stehen bleibt. Und so wie 
Herakles und alle großen Helden der Vergangenheit muss auch das 
Mädchen eine schwere Arbeit verrichten. Doch mit Hilfe dieser Arbeit, 
mit Hilfe dieser Schwierigkeit, dieser Disziplin wächst es. Indem es den 
Auftrag erfüllt, kann es Fortschritte machen und reifen.

Wenn sie ihm eine Arbeit auftrug, sie mochte noch so schwer sein, so ging 
es unverdrossen daran und tat, was in seinen Kräften stand. 

Das ist es, was wir tun können: immer an die Arbeit gehen und vollbrin-
gen, was in unseren Kräften steht, selbst wenn die Arbeit noch so unüber-
windbar schwer erscheint. Die innere Haltung ist dabei entscheidend, auf 
unseren Willen, auf unsere Aspiration kommt es an. 

Aber es konnte damit das Herz der bösen Frau nicht rühren, immer war 
sie unzufrieden, immer war es nicht genug. Je fleißiger es arbeitete, desto 
mehr ward ihm aufgelegt, und sie hatte keinen anderen Gedanken, als wie 
sie ihm eine immer größere Last aufbürden und das Leben recht sauer 
machen wollte.

Jeder Mensch wird diese Situation wahrscheinlich immer wieder durch-
machen; er empfindet die Arbeit, die ihm auferlegt wird, als eine Last, 
die immer größer wird und ihm das Leben ‚sauer‘ macht. Dennoch ist 
die Stiefmutter, die all diese Arbeiten aufträgt, ein Aspekt der großen 
Mutter, die uns in unserer Transformation voran bringen will. In Indien 
wird diese Kraft der schnellen Umwandlung Kali genannt. [4]

Eines Tages sagte sie zu ihm: „Da hast du zwölf Pfund Federn, die sollst du 
abschleißen, und wenn du nicht heute Abend damit fertig bist, so wartet eine 
Tracht Schläge auf dich. Meinst du, du könntest den ganzen Tag faulenzen?“ 



14 15 

Die wahre Braut

Das arme Mädchen setzte sich zu der Arbeit nieder, aber die Tränen flossen 
ihm dabei über die Wangen herab, denn es sah wohl, dass es unmöglich war, 
mit der Arbeit in einem Tag zu Ende zu kommen. Wenn es ein Häufchen 
Federn vor sich liegen hatte und es seufzte oder schlug in seiner Angst die 
Hände zusammen, so stoben sie auseinander, und es musste sie wieder 
auflesen und von Neuem anfangen. Da stützte es einmal die Ellbogen auf 
den Tisch, legte sein Gesicht in beide Hände und rief: „Ist denn niemand auf 
Gottes Erdboden, der sich meiner erbarmt?“

Hier kommt der Ruf. Die Seele erinnert sich dunkel an ihre inneren 
Dimensionen und ruft Kräfte ihrer selbst zu Hilfe – Seelenkräfte, die 
sich bis jetzt noch nicht manifestiert haben, oder die im Bewusstsein noch 
nicht aufgetaucht sind. 

Indem hörte es eine sanfte Stimme, die sprach: „Tröste dich, mein Kind, 
ich bin gekommen, dir zu helfen.“ Das Mädchen blickte auf, eine alte Frau 
stand neben ihm.

Die alte Frau, die auch in vielen anderen Märchen erscheint (z.B. als Fee 
oder Mütterchen), hilft nun der Seele. Wir sprachen am Anfang von den 
Matronensteinen im Rheinland, auf denen die ‚große Mutter‘ in ihrer 
Dreigestalt als Mädchen, Frau und Groß-Mutter abgebildet ist. Es gibt ein 
berühmtes Bild von Leonardo da Vinci mit dem bedeutsamen Namen Anna 
Selbdritt [5], das ganz Ähnliches ausdrückt: Da sitzt die heilige Anna, die 
Mutter von Maria, selig lächelnd. Maria, die Frau, sitzt auf ihrem Schoß 
und neben ihr, sie liebevoll anlächelnd, steht das Kind – ein Lamm haltend, 
das Opferlamm, ein Symbol für unseren Körper. Es werden hier Aspekte 
unseres Seins, unserer seelischen Welt, personifiziert dargestellt, um uns 
zu helfen, sie besser kennen zu lernen und sie rufen zu können. Die alte 
Frau, ein höheres Bewusstsein, wird also aktiv, um dem Mädchen zu helfen.

Sie fasste das Mädchen freundlich an der Hand und sprach: „Vertraue mir 
nur an, was dich drückt.“ Da sie so herzlich sprach, so erzählte ihr das Mäd-
chen von seinem traurigen Leben, dass ihm eine Last auf die andere gelegt 
würde und es mit den aufgegebenen Arbeiten nicht mehr zu Ende kommen 



16 17 

Die wahre Braut

könnte. „Wenn ich mit diesen Federn heute abend nicht fertig bin, so schlägt 
mich die Stiefmutter; sie hat mir’s angedroht, und ich weiß, sie hält Wort.“ 

Die Federn sind natürlich auch ein Symbol. Sie sind wie Strahlen, wie 
Antennen, mit denen die Schwingungen der Freude, Liebe, Schönheit, 
Wahrheit, Seligkeit empfangen und aufgenommen werden können. Mit 
Hilfe dieser Feder-Antennen treten wir quasi in Resonanz mit den großen 
Energien des Weltalls. Bei allen alten Völkern, auch bei den Indianern, 
spielte das Federkleid eine große Rolle, vor allem in kultischen Hand-
lungen. Seit alter Zeit stellte sich der Mensch den Seelenkörper, den 
sogenannten ‚corps glorieux‘  [6] als einen Körper mit Federn vor. Im 
alten Ägypten wurde die Seele (das BA) als Vogel mit menschlichem 
Kopf dargestellt, bei den alten Ertruskern waren es dann vollständige 
Menschenkörper mit Flügeln. In der Bibel wird erzählt, dass Prophet 
Jesaja in einer Vision die Engel als Wesen mit Menschenkopf und drei 
Flügelpaaren sah. Federn sind also ein uraltes Symbol, ein Bild auch für 
die Dauer und Beständigkeit unseres seelischen Wesens (eine Feder über-
dauert den physischen Körper), ein Symbol für spirituelle Leichtigkeit, 
für die Fähigkeit, sich in höhere ‚Gefilde‘, in höhere Bewusstseinsebenen 
zu erheben. Und das ist es, woran das Mädchen jetzt arbeiten muss. [7] 
Doch dieser Auftrag scheint viel zu schwer und nicht erfüllbar zu sein.

Ihre Tränen fingen wieder an zu fließen, aber die gute Alte sprach: „Sei 
unbesorgt, mein Kind, ruhe dich aus, ich will derweil deine Arbeit verrich-
ten.“ Das Mädchen legte sich auf sein Bett und schlief bald ein. Die Alte 
setzte sich an den Tisch mit den Federn, hu! wie flogen sie von den Kielen 
ab, die sie mit ihren dürren Händen kaum berührte. Bald war sie mit den 
zwölf Pfund fertig. Als das Mädchen erwachte, lagen große schneeweiße 
Haufen aufgetürmt, und alles war im Zimmer reinlich aufgeräumt, aber die 
Alte war verschwunden. 

Es wird in den Märchen immer wieder darauf hingewiesen, dass ein 
großer Teil der seelischen Arbeit, der seelischen Entwicklung, im Schlaf 
stattfindet, auf der ‚anderen Seite‘, in der Traumwelt. Die Märchen 
kommen alle aus dieser Traumwelt zu uns.


